
VOL. 3- N.2 • 2025 | Revista Estud(i)os de Dança

RED 2025, 2: e202500301

CONEXÕES

De perto em perto: o Modo Operativo AND e os tempos da reparação

1
https://doi.org/10.53072/RED202502/00301

De perto em perto: o Modo 
Operativo AND e os tempos da 
reparação
From Close to Close: The Modus Operandi AND and the timings of reparation

 Eugenio, Fernanda

 https://orcid.org/0009-0001-2643-8567

AND Lab | Centro de Investigação em Arte-Pensamento & Políticas da Convivência
fe.eugenio@gmail.com

Resumo
O Modo Operativo AND (MO_AND) é uma metodologia de investigação-criação de políticas de reparação assente 

numa ética de cuidado e convivência em reciprocidade, que parte do reconhecimento da inseparabilidade entre todas 
as manifestações vitais. Este texto, estruturado em tópicos derivados de duas conversas entre a autora e o investigador 
Luca Aprea, reúne reflexões acerca de um dos aspetos da prática do MO_AND: o trabalho filigranar de reorientação 
sensível da relação humana com o tempo, através da ferramenta-conceito chave do MO_AND, o Reparar. O MO_AND 
dedica-se à desaprendizagem sensível do tempo linear, progressivo e acelerado e das lógicas extrativistas, produtivistas 
e interpretativas do mundo tal como o conhecemos, propiciando a restauração e a restituição dos ciclos vitais da dádiva 
(dar-receber-retribuir) e a re-membração da sensibilidade e do estado de presença, a partir de uma prática de fractali-
zação da perceção. Exercitando a escuta e a atenção distribuídas, o discernimento situado, a comparência atempada 
e a tomada de decisão enquanto gesto de des-cisão (desfazimento de cisões), o MO_AND favorece o desbloqueio dos 
acessos sensopercetivos à teia de co-implicações relacionais que nos envolve e ́ in-volve´. A reativação desta sabedoria 
encarnada nutre e dá consistência ao compromisso central do MO_AND: o trabalho íntimo e coletivo de reparar (n)o 
Irreparável.   

Palavras-chave
Reparação, Tempo, Presença, Atenção, Perceção

https://doi.org/10.53072/RED202502/00206
https://orcid.org/0009-0001-2643-8567


VOL. 3- N.2 • 2025 | Revista Estud(i)os de Dança

RED 2025, 2: e202500301

CONEXÕES

De perto em perto: o Modo Operativo AND e os tempos da reparação

https://doi.org/10.53072/RED202502/00301

2

Abstract
The Modus Operandi AND (MO_AND) is a methodology for researching and creating reparation policies based on 

an ethic of care and reciprocal coexistence, rooted in the recognition of the inseparability of all vital manifestations. 
This text, structured into topics and derived from two conversations between the author and researcher Luca Aprea, 
gathers reflections on one aspect of MO_AND’s practice: the delicate work of reorienting the human relationship with 
time, through MO_AND’s key tool-concept, encapsulated by the Portuguese word ‘reparar’. MO_AND is devoted to the 
sensitive unlearning of linear, progressive, and accelerated time, as well as the extractivist, productivist, and interpretive 
logics that shape the world as we know it. It fosters the restoration and restitution of the vital cycles of the gift (giving-
-receiving-reciprocating) and the re-membering of sensibility and the state of presence, through a practice of fractalized 
perception. By exercising distributed listening and attention, situated discernment, timely presence, and decision-making 
as a gesture of de-scission (undoing of splits), MO_AND facilitates the unlocking of sensory-perceptive access to the 
web of relational co-implications that surrounds and involves us. The reactivation of this embodied wisdom nourishes 
and gives consistency to MO_AND’s central commitment: the intimate and collective work of repairing the Irreparable.

Keywords
Reparation, Time, Presence, Attention, Perception

O Modo Operativo AND (MO_AND) é uma metodolo-
gia para a investigação ético-estética, somático-política 
e experiencial da relação e da reciprocidade, assente no 
compromisso radical em ‘reparar (n)o Irreparável”, que 
tenho vindo a construir e desdobrar desde os anos 2000. 
De aplicabilidade transversal às mais diversas áreas — 
do manejo quotidiano do viver-juntes à criação colabo-
rativa; das práticas artísticas às práticas de cuidado; do 
trabalho de (re)mediação ao trabalho de intervenção; 
dos processos de tomada de decisão às iniciativas ex-
perimentais de reconexão sensível com a Terra; do carto-
grafar-curar do soma e dos afetos individuais às lutas ín-
timas e coletivas por trans-forma-ação, decolonização e 
justeza social —, o MO_AND pode sintetizar-se num triplo 
procedimento: Re-parar, fazer a Reparagem e sustentar 
a Reparação. O compromisso de praticar os conceitos 
— tornando-os ferramentas e devolvendo-os ao uso de 
forma muito direta e no terreno — é o que imprime ao 
MO_AND o seu caráter ao mesmo tempo singular e am-
plo.

Ao longo de mais de 20 anos de pesquisa, o MO_AND 
foi aos poucos assumindo a forma de uma constelação 

de práticas, jogos e ferramentas de pensamento, cuida-
do e modulação da presença. Hoje, ademais de funcio-
nar como uma metodologia de criação de uso abrangen-
te nas artes do corpo e nas artes visuais, também vem 
sendo aplicado, por mim e por investigadores de diver-
sas áreas, na (re)criação de políticas de convivência e na 
(re)imaginação de outros mundos possíveis: como uma 
ética comprometida com a recalibração da coexistência 
em direção à reciprocidade e ao reconhecimento da in-
separabilidade entre todas as manifestações vitais.  Esta 
ética que anima o MO_AND opera, sobretudo, como um 
exercício de reparação. 

Em março deste ano, recebi com alegria e surpresa 
o contacto do investigador Luca Aprea, que, no contex-
to de estar a preparar uma edição temática à volta dos 
modos de abordar, praticar e co-sentir o tempo nas artes, 
tinha encontrado nas ferramentas e jogos do MO_AND 
um conjunto singular de chaves de aproximação a esta 
questão. A seu convite, tivemos duas inspiradoras con-
versas sobre o MO_AND, a partir da “porta de entrada” 
temática do tempo, que são agora aqui partilhadas sob a 
estrutura de tópicos.

https://doi.org/10.53072/RED202502/00206


VOL. 3- N.2 • 2025 | Revista Estud(i)os de Dança

RED 2025, 2: e202500301

CONEXÕES

De perto em perto: o Modo Operativo AND e os tempos da reparação

https://doi.org/10.53072/RED202502/00301

3

Re-parar, Reparagem, Reparação.
A operação do Reparar é a síntese da prática e envol-

ve uma tripla modulação. A primeira modulação é aquela 
que, de certa forma, desbloqueia o acesso às modula-
ções seguintes, e consiste em re-parar, no sentido de 
“voltar a parar”.  O “voltar a parar” abre-se como possi-
bilidade sempre que algo inesperado ou desencaixado 
— que, no contexto do MO_AND, designo de “acidente” 
— irrompe e nos para, ou seja, interrompe e suspende os 
nexos que temos em marcha. A questão é que tudo está 
desenhado, até o próprio tempo, para que essas interrup-
ções nem sequer sejam notadas pela nossa sensibilida-
de, pois são imediatamente limadas na sua diferença e 
anexadas a alguma regularidade pré-reconhecida, o que 
acaba por silenciar o seu potencial de rutura. Ou então 
são percecionadas como um obstáculo, algo que está a 
empatar a vida e a impedir a concretização do que já se 
pretendia fazer. Neste caso, surge uma impaciência para 
“resolver”, e esta resolução passa, muito provavelmente, 
por uma lógica de ajustamento da coisa a um qualquer 
modelo de representação domesticado, que permita, a 
partir daí, restabelecer o nexo prévio e retomar a marcha.  

Por outras palavras, tudo é feito para preservar o nexo, 
a ligação que já existia, e não para se abrir à potência do 
novo campo criado pelo acidente. 

A menos que, por fortuna, o acidente seja “lido” como 
agradável ou positivo. 

Mas, mesmo quando isto acontece, a abertura inicial 
muito rapidamente tende a dar lugar a um processo de 
identificação e de apego, o que acaba, de igual modo, por 
tentar domesticá-lo e enquadrá-lo no que já se sabe. 

Assim sendo, re-parar, voltar a parar no ponto onde a 
interrupção se dá, é, talvez, a única hipótese de preservar 
a brecha por onde um outro modo de se relacionar com 
o tempo e com o acontecimento possa manifestar-se.

Pensando na relação com o tempo, considera-se mui-
tas vezes, do interior das sensibilidades aceleradas do 
mundo-como-É, que não há tempo para “reparar”. Esta-
mos sempre a correr atrás do tempo, essa flecha linear, 
progressiva e unidirecional. 

Assim, a ética da reparação tem, como gesto repara-
dor primeiro, um exercício de reencontro com o tempo 

que existe dentro do próprio tempo das coisas, uma re-
conexão capaz de suspender a perceção sensível e verti-
ginosa de que “não há tempo para voltar a parar”. 

Porque existe, dentro de cada acontecimento, por 
mais veloz que seja, uma zona de lentidão, um intervalo 
de duração em que é possível “reparar”. 

Evidentemente, essa zona pode variar objetivamente, 
mas há sempre tempo para alguma lentidão, mesmo que 
seja dentro da pressa.  

É um exercício da atenção, uma prática de reorienta-
ção sensível e de “fractalização da perceção”. 

Uma vez reaberto o acesso a este intervalo, entram 
em jogo as duas outras dimensões do reparar, que se 
posicionam em relação ao “Irreparável” de forma mais 
evidente. Estes dois sentidos do reparar aproximam-se 
dos significados atribuídos pelo dicionário, mas, no AND, 
assumem subtilezas específicas: 

• O primeiro, que chamo de reparagem, aciona o 
reparar enquanto modo proximal e implicado da 
atenção-perceção; 

• O segundo, a reparação, é o exercício do cuida-
do-curadoria das relações na sua duração, que 
acompanha as suas transformações e reorien-
tações, e implica um compromisso com a sua 
constante reabilitação, ao invés do descarte ou 
da desistência. 

Essas duas modulações constituem o núcleo da 
ética do MO_AND: por um lado, o exercício da atenção 
distribuída, que inventaria relevos sem hierarquizar em 
relevâncias ou irrelevâncias de partida, reconhecendo 
relações e, por conseguinte, situando posições; e, por 
outro, o exercício da reparação enquanto manuseio das 
questões em jogo, um assistir sem espectar, um cuidado 
em reorientar condicionantes em condições, abrir o que 
poderá estar demasiado fechado, explicitar o que poderá 
estar demasiado implícito, um exercício de responsivida-
de sem reatividade. 

Ultimamente tenho estado, ainda, a trabalhar em mo-
dulações específicas da própria reparação. 

Por exemplo, há algum tempo que me tenho concen-
trado sobre a questão da re-membração enquanto gesto 
de reparação, envolvendo, por um lado, um trabalho de 

https://doi.org/10.53072/RED202502/00206


VOL. 3- N.2 • 2025 | Revista Estud(i)os de Dança

RED 2025, 2: e202500301

CONEXÕES

De perto em perto: o Modo Operativo AND e os tempos da reparação

https://doi.org/10.53072/RED202502/00301

4

re-memoração e, por outro, de re-membramento. 
Rememorar que estamos em relação de co-impli-

cação com tudo o que se passa permite-nos entrar em 
contacto novamente com a experiência sensível da inse-
parabilidade e fazê-la força política de comparência no 
comum. 

E re-membrar, no sentido de reconjuntar, de compor 
outros agregados, outros corpos, outras organizações 
sensíveis com os “membros” que já temos. 

Recentemente, tenho também refletido sobre a res-
tauração como forma de reparação. 

Neste caso, o foco recai sobre a pesquisa de antído-
tos para a sintomatologia coletiva do desamparo e do 
desencanto contemporâneos, por um lado, recuperando 
a possibilidade do descanso profundo, somente possí-
vel quando se resgata o senso de amparo e a rede de 
confiança que este provê, permitindo repousar e repor 
forças para a luta; por outro lado, para reconectar com o 
encanto, trabalhamos a restauração enquanto exercício 
de re-historiação: uma prática que procura reabrir a clau-
sura dos pontos de vista e reganhar o acesso às “vistas 
do ponto”, permitindo reparar histórias de vida pessoais 
e coletivas. 

Este ano, tenciono centrar-me na reparação enquanto 
restituição. 

É uma dimensão da reparação que tem sido muito 
discutida a uma escala macrossocial — por exemplo, na 
restituição às terras de origem dos bens expropriados 
durante o período colonial. 

Reparar envolve restituir o que foi saqueado, o que foi 
tomado ao invés de dado e recebido co(n)sentidamente, 
instaurando uma relação de desigualdades e desequilí-
brios severos e estruturais. 

No MO_AND, abordamos a matéria do acontecimen-
to enquanto dádiva: o que acontece, dá-se, oferece-se. 

Entretanto, esta dádiva só prolifera se for aceite e re-
tribuída. 

O modo saque corrompe a integridade da dádiva, 
cindindo-a em dívida e dúvida. 

Ela, que conteria em si os germes relacionais da reci-
procidade/distributividade e da metamorfose vital, é se-
parada, dividida, alienada — convertida num conjunto de 

modelos prescritivos (dívidas) e comparativos (dúvidas). 
Ao trabalhar na restituição da dádiva vital, pesqui-

samos modos de operar a des-cisão. Esta ferramenta-
-conceito do MO_AND permite-nos exercitar modos de 
desfazimento das cisões, separações e dualismos que 
convertem a dádiva, na nossa sensibilidade, num conjun-
to de dívidas, obrigações a cumprir, e de dúvidas, invali-
dações de si e de outres.

O acontecimento-dádiva, quando se dá, convida-nos 
a receber e a retribuir. 

Mas trata-se de um compromisso ético de responsa-
bilidade e participação — que bem poderia ser também 
um antídoto para o individualismo —, e não de uma obri-
gação compulsória, um deve-ser fixado e enrijecido. 

Se permitirmos, o dar-se do acontecimento interpela-
-nos a reabrir o que já sabemos, a reinventariar o possí-
vel, a trans-formar, isto é, abrir as bordas da forma. 

A dádiva desafia-nos e questiona-nos; mas, quando 
corrompida em dúvida, ocorre uma distorção, uma intoxi-
cação do seu funcionamento, que passa a operar como 
um motor de cobrança, ataque e apequenamento de si e 
de outres. 

O tempo do entre.
Para que seja possível trabalhar somático-politica-

mente na restituição da dádiva, é preciso recuperar, an-
tes de mais, o tempo do intervalo, do entre: o tempo do 
voltar a parar, para reencantar a nossa relação com o aci-
dente que irrompe e nos interrompe. 

No MO_AND, o tempo do intervalo é, essencialmente, 
um tempo de criação. 

Criação no sentido de criação artística — de obras, 
objetos artísticos, peças, instalações, o que for —, mas 
também criação no sentido de reinvenção de outras pos-
síveis ecologias de existência e de inter-relação, a partir 
de um certo espalhamento desta ética. 

Uma sensibilidade mais pervasiva poderia talvez 
permitir que muitas relações interpessoais fossem me-
diadas por esta ética que reconhece os intervalos, que 
reconhece os tempos de reparação durante o acontecer.

Trata-se de recuperar uma perceção mais “fractaliza-
da” e menos fragmentada das coisas, e, por outro lado, 

https://doi.org/10.53072/RED202502/00206


VOL. 3- N.2 • 2025 | Revista Estud(i)os de Dança

RED 2025, 2: e202500301

CONEXÕES

De perto em perto: o Modo Operativo AND e os tempos da reparação

https://doi.org/10.53072/RED202502/00301

5

de associar isso a um certo comprometimento político 
com o cuidado. 

As práticas do MO_AND contribuem para uma espé-
cie de desaprendizagem de lógicas hegemónicas que 
funcionam como filtros ou lentes para o nosso estar-no-
-mundo, lógicas que aprendemos e incorporamos ao lon-
go de muito tempo. 

A forma “escola”, por exemplo, contém uma série di-
mensões que incutem nos nossos sistemas uma certa 
perceção e valorização do tempo, enquanto algo perante 
o qual estamos sempre em dívida: um tempo em que te-
mos de responder, decidir (e não “des-cindir”), entregar 
resultados e soluções. 

Um tempo que, quanto mais eficientemente vivido, 
melhor. 

Mas esta métrica reduz tudo à dicotomia eficiente/
deficiente, fazendo-nos perder aquilo que, na minha pers-
petiva, tem de estar presente em cada momento que é: a 
suficiência — ou seja, a possibilidade de usar, com juste-
za situada, o que está disponível a cada vez, incluindo o 
próprio tempo, aquele tempo que existe para cuidar das 
relações enquanto elas acontecem. 

Entre outras, esta é uma das questões que move o 
projeto-central do AND Lab, a Escola do Reparar: ao re-
clamar que um espaço possa ser uma escola, reivindi-
camos a possibilidade de reparar o próprio dispositivo 
“escola”, que historicamente opera pela (con)formação, 
trabalhando na sua potência enquanto campo de (des)
aprendizagem e trans-forma-ação. 

Afinamo-nos, assim, com outras iniciativas que têm 
vindo a “repovoar” e a “reflorestar” o que pode a forma 
escola, como as escolas vivas indígenas no Brasil, ou os 
exercícios e projetos de escolas temporárias que se têm 
propagado de modo expressivo no campo artístico por-
tuguês nos últimos anos.

Esta reivindicação, a de que nos seja restituído um 
tempo de cuidado e autocuidado ético (e não meramen-
te cosmético) no interior do próprio tempo corrente, de 
que o cuidado não seja sempre ausente, tardio ou insufi-
ciente, é um reclamar de volta da presença e de um agir 
consequente com a consciência da interconexão e da 
inseparabilidade. 

É um compromisso com a descontinuação do Irrepa-
rável enquanto política de reparação. 

Se for possível restituir o tempo dentro do próprio 
tempo, será também possível interromper a tendência 
de replicação infinita das lógicas de saque irreparáveis.  

Historicamente, qualquer sensibilidade dominante 
só o é porque coloniza as nossas próprias sensibilida-
des, para que sejamos nós a reproduzi-la, caso contrário, 
como é que ela poderia ser tão eficaz?

Ela convence-nos de que estamos em dívida relativa-
mente a uma série de coisas: que temos de trabalhar de 
determinada maneira, que temos de correr, que temos de 
nos apressar, que o tempo está a acabar, que o tempo 
não volta. 

Com essa perceção de um tempo linear e progres-
sivo, nós devemos, cada um(e) dentro da sua biografia, 
cumprir também uma escalada progressiva, de maior 
sucesso, de maior entrega, de maiores resultados, num 
determinado período de tempo. 

Com esta lógica entranhada, torna-se muito difícil re-
parar as coisas ao longo, e é por isso que trabalhamos 
com o objetivo de a desaprender. 

Desaprender esta lógica permite romper com o pac-
to coletivo perverso que tende a abordar o que acontece 
sob a perspetiva da falta. 

Esta perspetiva não reconhece o que se manifesta 
como possível a cada vez; tendencialmente, apega-se 
antes a um ideal contra o qual tudo o que se dá é experi-
mentado como faltante. 

E, se recebemos o acontecimento como condicionan-
te, é improvável que possamos aceder ao seu carácter 
de condição, abrindo-nos à abundância em potência des-
te encontro. 

Ao desaprender a lógica predominante da falta, o que 
já está aí pode vir ao de cima, revelar as suas proprie-
dades-possibilidades para a re-invenção de outras ecolo-
gias para a existência. 

É uma prática simples, de reencontrar, no que aconte-
ce, portais contingentes de acesso ao plano sempre em 
atualização do que é possível a cada vez.
 

https://doi.org/10.53072/RED202502/00206


VOL. 3- N.2 • 2025 | Revista Estud(i)os de Dança

RED 2025, 2: e202500301

CONEXÕES

De perto em perto: o Modo Operativo AND e os tempos da reparação

https://doi.org/10.53072/RED202502/00301

6

“Não ter ideias”.
Desintoxicar da ideia e do ideal é um dos compromis-

sos de pesquisa do Modo Operativo AND. 
Tanto que uma das formas de entrar na prática é a 

partir da questão-motora “Como NÃO ter uma ideia?”. 
Habitar esta questão convida a frequentar uma rela-

ção com o tempo contrária ao utilitarismo e à acelera-
ção, e a ativar um modo de estar no mundo e em relação 
a partir do sabor, uma sabedoria encarnada que se ativa 
na própria alquimia do encontro, e não do saber, enten-
dido como conhecimento prévio e instituído, sintetizado 
num conjunto de ideias pré-concebidas. 

Trata-se de permitir que a ideia nos tenha, ou que ve-
nha ter connosco: chegar a ela, ao invés de partir dela. 

Isto reorienta o gesto compositivo, retirando-o de um 
lugar afirmativo para o assentar num plano de firmação: 
um compromisso de se pôr-com o que se manifesta (ao 
invés de compor), contrariando a vontade impositiva da 
ideia. 

Haverá, talvez, uma dimensão de utopia nisto tudo, 
considerando que o mundo-como-é, o mundo tal como 
o conhecemos, é extremamente apegado à ideia, e orga-
niza-se predominantemente como uma constante e rui-
dosa batalha de ideias que procuram impor-se umas às 
outras, uma guerra de opiniões em que toda a gente quer 
falar e já quase ninguém tem disponibilidade de escuta.

Perdeu-se o tempo da escuta: aquele intervalo, que 
poderia ser até bastante alargado, em que não se sabe, 
mas se saboreia; em que não se explica, mas se implica; 
em que as posições que se encontram tateiam modos 
de se reposicionar umas com as outras. 

Acredito, entretanto, que ainda e sempre há margem, 
senão para nos reorientarmos totalmente para este outro 
tempo, o da demora no fazer (do) comum, ao menos para 
criar zonas “fora da área de cobertura” do “massacre” do 
tempo urgente, vertiginoso e expropriante do capital. 

A minha hipótese é que, se formos criando e susten-
tando, aqui e ali, zonas que conseguem funcionar desta 
outra maneira, é possível alastrar silenciosamente, de 
perto em perto, como costumo dizer, esta espécie de re-
-curadoria da nossa relação com o tempo. 

E isto faz-se também por um empenho de manejo 

tático da nossa relação com os funcionamentos arraiga-
dos do tempo vertiginoso — lá onde não podemos deixar 
de estar em relação com ele, mas tampouco o podemos 
meramente acatar. 

Porque, para que as nossas zonas de demora se 
mantenham vivas na sua capacidade de alastramento, é 
preciso que não se fechem em bolhas, que não se cons-
tituam em escapes nem em meras negações do Irrepa-
rável do mundo. 

É preciso que se mantenham inseparadas do mundo-
-como-é, que se mantenham em relação, em reconheci-
mento de que não vivemos em isolamento nem em inde-
pendência, de que tudo está interconectado. 

Antídotos para a colonização do tempo futuro.
Como nos relacionamos com o tempo usurpador, 

com o tempo da pressa e da urgência, com o tempo do 
objetivo e dos resultados, a partir de uma ética de habita-
ção do tempo da escuta e da dádiva? 

Não é uma pergunta com respostas prontas. 
Será preciso trabalhar minuciosamente na remateria-

lização, transmutando a matéria do saque, aquela que 
aparentemente não surge logo como matéria disponível 
e aberta ao que o encontro fará dela, mas sim como es-
truturação condicionante da circunstância em que ire-
mos viver. 

E isto aplica-se mesmo à dimensão mais quotidiana 
do nosso trabalho. 

Por exemplo, o facto de as nossas atividades en-
quanto estrutura de investigação artística precisarem de 
apoios, e de se submeterem à lógica dos concursos e 
financiamentos, obriga a projetar e programar tudo com 
antecedência. 

À partida, trata-se de uma domesticação ou coloniza-
ção do tempo, uma espécie de penhora do futuro.

Para lidar com isso será preciso antes firmeza (de 
propósito) do que afirmação (de ideais). 

Quando a condição de possibilidade de um projeto 
organiza-se quase como um inviabilizador recorrente 
dele próprio, é como se o entorno mais imediato estives-
se continuamente a impedir o contacto sensível com a 
tatuagem do tempo enquanto este se manifesta.

https://doi.org/10.53072/RED202502/00206


VOL. 3- N.2 • 2025 | Revista Estud(i)os de Dança

RED 2025, 2: e202500301

CONEXÕES

De perto em perto: o Modo Operativo AND e os tempos da reparação

https://doi.org/10.53072/RED202502/00301

7

O sistema em que vivemos funciona assim, genera-
lizadamente, e vai-nos adoentando de desamparo e de-
sencanto. 

Daí a pesquisa que o MO_AND vem desdobrando: 
antídotos que permitam re-membrar e restaurar a expe-
riência sensível da inseparabilidade, procurando práticas 
encarnadas que propiciem voltar a sentir e a reconhecer, 
seja a teia de amparo da vida, e portanto, reaver a possi-
bilidade da pausa, do descanso profundo, da confiança 
numa rede de apoio; seja a sensação ativa da sua di-
mensão encantada, e com ela a possibilidade concreta 
de (auto)reparação histórica, de encontrar quietude no 
não-saber e num empenho comprometido em honrar e 
respeitar a vida, no seu mistério envolvente e in-volvente, 
e na sua multidimensionalidade e agência distribuída, 
muito mais-que-humana.

O nosso aparato sensível encontra-se enredado nes-
sa trama adoentada de desamparo e desencanto, e de-
volve uma constante sensação de dívida-dúvida, da qual 
pesquisamos com o MO_AND como firmemente se de-
semaranhar, se des-ilusionar. 

Será preciso manejo, será preciso contornar con-
tinuadamente a ilusão de que só nos resta “negociar o 
inegociável”...

Isto manifesta-se de forma muito ostensiva no finan-
ciamento das artes, para falar de uma situação que vi-
vemos de perto, mas evidentemente é algo muito mais 
pervasivo, que corrói toda a gente, em todo o lado. 

Vendemos um tempo que ainda não vivemos para um 
projeto, e depois temos de o cumprir de alguma forma. 

A lógica de projeto quase obriga a “ter uma ideia”, a 
deixá-la expropriar-nos o futuro, e a começar cada novo 
processo a correr atrás daquele tempo que já foi planea-
do, mapeado de antemão, e que, de certa forma, já tive-
mos de pré-determinar como deveria de ser utilizado. 

Se permitirmos, isso não apenas compromete o pro-
cesso a muitos níveis, mas, mais gravemente, defrauda-
-nos emocional e afetivamente.

No âmbito do MO_AND, relativamente a estes víncu-
los que condicionam o tempo, procuramos transformá-
-los em condições, de modo a reabrir a possibilidade de 
serem “reparados” e tornarem-se uma potência de cria-

ção. 
Assim, os elementos de um tempo pré-confiscado, 

vendido a um apoiante, a uma fundação, ou sujeito a ou-
tras condicionantes, tornam-se matéria de jogo: como 
irreparáveis que são “tralhados”, vão sendo decompos-
tos nas diversas linhas de força, re-perspetivados e re(s)
sentidos, num processo que, conforme nos reposicione-
mos na relação com eles, propicia que também eles se 
recomponham, revelando novos caminhos afetivos para 
“estar-com o que há”.

É preciso contornar o risco, sempre à espreita, de que 
tudo feche em coerência e se limite, assim, a um exercí-
cio meramente discursivo de reorientação.

O cuidado que o MO_AND propõe para lidar com este 
risco consiste, justamente, em nos manter em relação 
de intimidade com a própria consistência das coisas, em 
presença franca. 

Franqueza faz par com a firmeza, nas “Dez Posições 
ante o Irreparável”, uma das minhas formulações na 
constelação de ferramentas do MO_AND. 

Assim, para não perder a relação de firmeza com o 
propósito, é preciso manter um exercício constante de 
franqueza, tanto na dimensão de compromisso com o 
constante re-conhecimento de si, com honestidade radi-
cal, como na dimensão de dar passagem à manifesta-
ção/graça, ao encantamento da vida e ao vivo, na sua 
diferencialidade e metamorfose constantes.

Estar em pré-paração.
Até aqui, falámos de como realinhar a nossa sensi-

bilidade ao tempo justo dos acontecimentos, através do 
exercício da tripla modulação do reparar proposto pelo 
MO_AND, disparado pelo gesto de voltar a parar lá quan-
do (e onde) somos interrompides. 

Estamos a falar de um trabalho que abre caminho 
para uma reparação mais abrangente, sendo ele próprio 
já um ato de auto-reparação. 

A sensibilidade mais pervasiva no mundo que conhe-
cemos e habitamos — contemporâneo, ocidental, capi-
talista — é normalmente fragmentada: uma parte tende 
a ficar no que já foi, mas que ainda não digerimos total-
mente, e outra parte projeta-se mais para a frente, adian-

https://doi.org/10.53072/RED202502/00206


VOL. 3- N.2 • 2025 | Revista Estud(i)os de Dança

RED 2025, 2: e202500301

CONEXÕES

De perto em perto: o Modo Operativo AND e os tempos da reparação

https://doi.org/10.53072/RED202502/00301

8

tada no tempo. 
Quando um tal aparato sensível é atingido com força 

suficiente, ou seja, mais intensa do que a velocidade a 
que vamos, surge uma oportunidade para o exercício de 
“voltar a parar”, que seria a nossa forma de aceitar esse 
pacto recíproco, reconhecendo a interrupção. A partir 
daí, algo que não sabemos começará a emergir.

Como o acidente é de facto recíproco — eu sou “aci-
dentada pelo acidente”, mas também “acidento o aciden-
te” — não há pretensão de legislar sobre ele: só podemos 
ocupar-nos eticamente aa forma como nos disponibiliza-
mos para o receber. 

Se o reconhecermos e aceitarmos, ou se mesmo que 
não o queiramos permitir, o acidente tiver mais força do 
que nós e nos interromper, teremos então de exercitar o 
“voltar a parar”. 

A partir deste momento, instaura-se um campo inter-
valar, no qual nos podemos co-fazer e refazer reciproca-
mente. 

Este será também um campo de reconhecimento 
num outro sentido: o de voltar a conhecer-se.

Porque poderemos pegar em tudo o que trazemos, 
nas paisagens afetivas individuais que nos compõem, e 
reabri-las, percorrê-las, senti-las e significá-las a partir do 
encontro, na relação com o acidente que surgiu.

À medida que persistimos na frequentação consis-
tente desta prática e ganhamos intimidade com as es-
pirais de tempo dentro do tempo que o re-parar explicita, 
torna-se possível aceder a um outro estado. 

Não aquele em que temos de convidar-nos a “voltar 
a parar” a cada vez, mas um estado em que, por assim 
dizer, já estamos em pré-paração quando o acidente nos 
encontra. 

Um estado de presença desperta, desapegada e dis-
ponível, em que, de certa maneira, deixa-se de todo de 
“fazer tempo”, seja ele o da responsa-habilidade ou o da 
reatividade. 

No lugar desta “fazeção” emerge a experiência direta 
do (extra)ordinário, uma sintonia fina entre tempo interior 
e tempo exterior. 

Neste estado de desabituação, o ordinário deixa de 
ser equivalente ao familiar ou ao já sabido. 

Há uma componente ativa de calmaria, permeada 
pela curiosidade despretensiosa; dá-se uma re-curadoria 
da nossa relação com o encanto. 

Na maior parte das vezes, é improvável que possa-
mos começar por aí. 

Precisamos de começar por desaprender a reagir e 
a interpretar, pelo trabalho de “voltar a parar”, porque a 
nossa sensibilidade não está inteiramente presente no 
presente. 

Pode estar parcialmente confiscada por algo que já 
se foi, mas com o qual ainda permanece alguma dose 
de apego; algo que não é do aqui e agora, mas que ainda 
ocupa e carrega o campo afetivo. 

Ou, então, pode estar projetada para a frente, tentan-
do controlar e compor o que está porvir, penhorada na 
expetativa, no prazo, no objetivo, etc. 

É uma presença cindida, e, portanto, para que seja 
capaz de reconhecer como tal um acidente, este tem de 
ter realmente uma força maior, tem de ser de facto uma 
interrupção radical — caso contrário, poderá nem ser no-
tado, ou, se for, será bastante difícil contrariar o automa-
tismo com que muito rapidamente lhe daremos um sen-
tido qualquer, seguindo adiante com a menor afetação 
possível. 

Por isso, na maioria das vezes, o empenho ético terá 
de se ocupar primeiro em devolver à sensibilidade a sua 
integridade, intoxicada pela ilusão do tempo linear e pro-
gressivo, que não consegue juntar todos os seus peda-
ços de presença no quando-onde situado do encontro. 

Com prática constante, algo se alarga e assenta. 
E, vez ou outra, é possível estar com esta disponibi-

lidade para o que há e para o que se manifesta, antes 
mesmo de uma interrupção externa sobrevir. 

Estar em pré-paração é algo que pode ser cultivado; 
talvez não possamos manter-nos neste estado perma-
nentemente, mas é possível acentuar a frequência com 
que encontramos o acesso a ele.

Fractalização da perceção. 
Esta é uma das questões sobre as quais me propo-

nho trabalhar muito diretamente: desbloquear o acesso 
sensível. 

https://doi.org/10.53072/RED202502/00206


VOL. 3- N.2 • 2025 | Revista Estud(i)os de Dança

RED 2025, 2: e202500301

CONEXÕES

De perto em perto: o Modo Operativo AND e os tempos da reparação

https://doi.org/10.53072/RED202502/00301

9

Porque não há nenhum acontecimento que não seja 
um co-acontecimento.

Os acontecimentos estão continuamente disponí-
veis. Oferecem-se: são dádivas. 

O acidente e a dádiva são, na verdade, a mesma coi-
sa. 

Mas nem sempre temos acesso a eles, nem conse-
guimos, em permanência, fazer ligação com a sua mul-
tiplicidade. 

Isto tem a ver com uma deslocação na perceção, que 
consistiria em deixar de ver entidades discretas para 
passar a ver relações. 

Quando digo ver, estou a dizer sentir. Não me refiro 
apenas à visão. 

Porque a visão, enquanto um dos acessos possíveis 
ao acontecer, é também um dos que pode ser mais en-
ganador, mais confirmador de uma separação que não 
existe.

Ao exercer o plano do visível, estou a mover-me num 
plano que reconhece unidades discretas, fragmentos. 

Mas fractalizar a perceção, neste sentido, seria o quê? 
Não se trata de deixar de ver os fragmentos, mas 

de aceder a algo que não está lá para ser visto com os 
meus olhos, algo que diz respeito à densidade do corpo 
do acontecimento. 

É o modo como esses milhões de entidades que a 
minha visão reconhece como discretas se relacionam 
entre si. 

As relações entre essas relações são o acontecimen-
to. 

Quando digo que treino a fractalização da perceção, 
refiro-me a um exercício de deixar essa cortina de fumo 
dos entes discretos dissipar-se um pouco, para que eu 
possa aproximar-me da superfície da sensibilidade e 
percecionar as ligações, as interconexões entre essas 
várias coisas: o modo como elas estão em movimento, 
ou seja, o modo como elas estão a co-acontecer juntas, 
o modo como se movem, co-acontecem e se relacionam 
umas com as outras de formas absolutamente singula-
res e (extra)ordinárias a cada vez. 

Só é possível aceder a esta textura, a esta densidade, 
a esta complexidade — em que, sem “desver” os cada-

-quais, também vejo esse caldo viscoso de “tudo” que 
os perpassa e interconecta, e, sem “desver” este “tudo”, 
também vejo o “todo” — se fractalizarmos a percepção 
de modo a ver as relações e o modo como elas co-parti-
cipam nos muitos micro-acontecimentos que compõem 
este acontecimento maior (maior apenas porque a mi-
nha perspetiva assim o determina). 

O acontecimento é onde o eu está, não onde eu es-
tou. É onde o eu está. 

Mas há milhões de eus a estarem em lugares dife-
rentes, cada um a reivindicar que o acontecimento seja 
“aquilo”, e que o seja a partir do seu ponto de vista. 

Portanto, a perceção fractalizada reconheceria a coe-
xistência de um multiperspectivismo generalizado em 
tudo o que acontece. 

Reconheceria, quase imediatamente, como compo-
nente da minha perspetiva, todas as outras perspetivas 
em jogo, mesmo aquelas a que não consigo aceder, por 
muito que me esforce para o fazer. O acesso ao invisível 
desta teia de relações seria veiculado por essa fractaliza-
ção da perceção.

Ainda assim, por mais que nela trabalhe, haverá sem-
pre algo a que não consigo aceder. 

Grande parte do trabalho da reparação tem a ver jus-
tamente com reconciliar, ou curar, essa nossa capacida-
de de receber.

Conflitos de interesses
A autora declara não haver qualquer conflito de inte-

resses.

Financiamento
O AND Lab | Investigação em Arte-Pensamento & Po-

líticas da Convivência é uma estrutura financiada pela 
Direção-Geral das Artes (DGArtes) / República Portugue-
sa – Ministério da Cultura.

https://doi.org/10.53072/RED202502/00206

